
Sicurezza e scienze sociali XIV, 1/2026, ISSN 2283-8740, ISSNe 2283-7523 

La trappola dell’intelligenza artificiale tra mimesi 

imitativa e ideologia     
di Luca Corchia 

 

 
 

 
Il contributo affronta la questione dell’intelligenza artificiale a partire da due 

nodi centrali: la mimesi imitativa e l’ideologia tecnico-scientifica. L’analisi mostra 

come i sistemi di AI riproducano in forma riduzionista processi cognitivi e compor-

tamentali umani, senza però superare la soglia dell’autocoscienza e dell’intenziona-

lità. Tale imitazione assume un carattere ideologico funzionale agli interessi econo-

mici e politici delle corporation globali, contribuendo a consolidare nuove forme di 

dominio simbolico e di controllo sociale. In questo quadro, il rischio non è soltanto 

l’alienazione tecnologica, ma anche la progressiva erosione della libertà di scelta 

individuale, sostituita da processi predittivi e automatizzati. L’articolo propone una 

lettura critica che intreccia riflessione teorica, genealogia storica e analisi sociolo-

gica, evidenziando la necessità di preservare uno “spazio umano” irriducibile alla 

logica algoritmica 

Parole chiave: teoria sociale; intelligenza artificiale; mimesi; libertà di scelta; tec-

nologia; ideologia. 

 

The trap of artificial intelligence between imitative mimesis and ideology 

This article addresses the issue of artificial intelligence by focusing on two core 

dimensions: mimetic imitation and techno-scientific ideology. It argues that AI sys-

tems replicate human cognitive and behavioral processes in a reductionist way, with-

out surpassing the threshold of self-consciousness and intentionality. Such imitation 

functions as an ideology serving the economic and political interests of global cor-

porations, reinforcing new forms of symbolic domination and social control. Within 

this framework, the main risk lies not only in technological alienation but also in the 

gradual erosion of individual freedom choice, increasingly being replaced by predic-

tive and automated processes. The paper offers a critical perspective that combines 

theoretical reflection, historical genealogy, and sociological analysis, underlining 

the need to safeguard a human dimension irreducible to algorithmic logic. 

Keywords: social theory; artificial intelligence; mimesis; free will; technology; 

ideology.  

 

 
 

 
   DOI: 10.5281/zenodo.18435596 
 Università degli Studi “G. D’Annunzio” di Chieti-Pescara. luca.corchia@unich.it.  

mailto:luca.corchia@unich.it


Luca Corchia 

60 

Introduzione 

 

Nell’ultimo decennio l’intelligenza artificiale (AI) è emersa come uno dei 

fattori di cambiamento più incisivi: non è solo un fattore tecnologico capace 

di ridefinire il modo di produzione delle attuali formazioni storico-sociali 

bensì un agente che potrebbe trasformare le nostre forme di vita nell’insieme. 

La letteratura scientifica ha posto l’AI al centro degli interessi di ricerca al 

pari della pubblicistica dei media e dell’agenda di imprese e politica. Di 

fronte a questa emergenza due sono gli atteggiamenti di fondo che caratteriz-

zano le reazioni meno riflessive: quelli apocalittici e quelli integrati. È sor-

prendente l’attualità provocatoria di una coppia dicotomica che Umberto Eco 

aveva pensato nel 1964 per teorie sulle comunicazioni e la cultura di massa 

restituendo alla storia e alla ricerca gli artefatti della “cultura bassa”. Pur es-

sendo «profondamente ingiusto sussumere degli atteggiamenti umani – in 

tutta la loro varietà, in tutte le loro sfumature – sotto due concetti generici e 

polemici come quelli di “apocalittico” e “integrato”» – scriveva Eco – «D’al-

tra parte a coloro che definiamo come apocalittici o integrati, rimproveriamo 

proprio di avere diffuso dei concetti altrettanto generici – dei “concetti fetic-

cio” – e di averli usati come teste di turco per polemiche improduttive o per 

operazioni mercantili di cui noi stessi quotidianamente ci nutriamo» (1964: 5). 

È il maggiore pericolo e il peggiore difetto di tanta pubblicistica sull’AI. Gli 

integrati si affidano per la soluzione di ogni problema, muovendo trepidanti 

ogni passo per accorciare la distanza che separa da un futuro migliore. L’at-

tesa è di applicare ai nuovi sistemi intelligenti l’automatizzazione delle forze 

produttive e dei processi organizzativi, della trasmissione culturale dei saperi 

e della realizzazione delle mansioni, dell’assistenza nella cura e benessere.  

Gli apocalittici, non senza ragioni, prefigurano i rischi di una strutturale 

crisi occupazionale, il consumo di attenzione, il controllo capillare delle no-

stre vite, la sottrazione della decisionalità, la disposizione all’imitazione in 

chi è esposto a una mole impressionante di informazioni e stimoli presele-

zionati, l’alienazione conseguenze in termini strettamente marxiani dal pro-

dotto, processo, propria umanità e rapporto con l’altro in un mondo regolato 

da macchine del cui funzionamento siamo totalmente inconsapevoli. Per gli 

uni e per gli altri l’assunto che l’AI sia un “agente” è dirimente e dato per 

scontato.  

In forma provvisoria vorrei proporre due riflessioni tra speculazione teo-

retica e critica dell’ideologia che ci riportano tuttavia al nodo cruciale del 

rapporto di mimesi tra uomo-macchina e alle funzioni ancillari della scienza. 

In un lungimirante saggio a commento dell’Incontro su “Intelligenze artifi-

ciali e scienze sociali”, tenuto a Genova nel maggio 1983, Achille Ardigò le 

aveva già enucleate avvertendo tutti i rischi di un “funzionalismo 



Luca Corchia 

61 

apologetico”.   

 Per un verso, c’è la questione “in sé”, ossia se c’è un “oltre” la mimesi 

appropriativa con cui i sistemi di intelligenza artificiale riproducono attra-

verso forme di apprendimento imitativo i processi mentali degli esseri umani. 

Quale idea di umanità è all’origine del cd. Programma Human-Level AI? Per 

altro verso, c’è la questione “per sé”, cioè ciò che viene creduto o fatto cre-

dere e da chi riguardo alla AI e le conseguenze di tali credenze collettive. 

Quale idea della conoscenza hanno e quali interessi servono gli scienziati?  

Questi due nodi problematici estremamente rilevanti e attuali sono collegati. 

Il collante è una concezione riduzionista della scienza e delle relative pro-

spettive sugli oggetti di ricerca – qui ci interessano le scienze sociali – che 

risulta funzionale a – se non condizionata da – interessi di controllo e rego-

lazione dei nuovi attori sociali attualmente dominanti su scala planetaria.  

 

 

1. C’è un “oltre” la mimesi appropriativa nell’AI? 

 

Sin dagli anni Ottanta, i sistemi esperti imitano il ragionamento umano e 

sono in grado di risolvere problemi in un determinato campo, mediante pre-

stazioni simili a quelle di un umano esperto nello stesso ambito. L’eccezio-

nale sviluppo di hardware e software, la digitalizzazione e l’interconnessione 

in rete hanno mutato l’ecosistema rendendo disponibili «programmi infor-

matici avanzati che analizzano enormi quantità di dati per completare attività 

come riconoscere contenuti di immagini, testi, predire un trend, miglioran-

done le prestazioni e ottimizzando obiettivi specifici» (Chierici, 2024: 36). 

Lo sviluppo tecnologica a reso reale lo spettro di una sostituzione del sistema 

di rilevanze del soggetto, con la propria costellazione di disposizioni e atteg-

giamenti socio-culturalmente formati, da parte dei sistemi di AI. Era il preoc-

cupato interrogativo che aveva già sollevato Ardigò: «come non ritenere che 

proprio il senso delle ricerche di IA sia dato da una nuova potente forma di 

desiderio mimetico: il trasferire la capacità imitativa dell’uomo alle mac-

chine prodotte dall’uomo?» (1983: 236). Con gli sviluppi dell’intelligenza 

artificiale, il mimetismo passa dall’opera dell’uomo all’uomo stesso (Ivi: 243).  

Il dibattito sull’intelligenza umana e quella artificiale è ricco di storie. Ne 

tralasciamo qui una genealogica che affonda le radici almeno nell’ars magna 

di Raimondo Lullo, la characteristica universalis di Gottfried Wilhelm Leib-

niz, l’Analytical engine di Charles Babbage sino ad  Alan Turing che propose 

un radicale cambiamento nel modo di valutare l’intelligenza delle macchine: 

piuttosto che concentrarsi sulla loro capacità di “pensare” nel senso umano 

“tradizionale”, egli suggerì di verificare se le macchine potessero “imitare” 

in maniera convincente l’intelligenza umana (1950). E nell’estate del 1956, 



Luca Corchia 

62 

John McCarthy organizzò un seminario presso il Dartmouth College, allo 

scopo di analizzare la «congettura per cui, in linea di principio, ogni aspetto 

dell’apprendimento o una qualsiasi altra caratteristica dell’intelligenza pos-

sano essere descritte così precisamente da poter costruire una macchina che 

le simuli» (McCarthy et al., 1955/2006: 12). Da allora, gli sviluppi dell’Hu-

man-Level AI sono legata ai progressi della potenza di calcolo, alla relazione 

con l’informatica e alla convergenza tra neuroscienze, filosofia analitica, psi-

cologia cognitiva, linguistica computazionale, teoria dell’informazione, ma-

tematica e robotica. Il problema è se l’AI sia capace di compiere in maniera 

autonoma, benché a partire da algoritmi di machine learning, azioni tipiche 

dell’uomo: “thinking humanly, acting humanly, thinking rationally, acting 

rationally”. Dovrebbero essere: 1) sistemi che “ragionano” come esseri 

umani, che è l’approccio associato alle scienze cognitive dove l’obbiettivo è 

che il sistema di artificial intelligence risolva qualsiasi tipo di problema (allo 

stesso modo dell’umano); 2) sistemi che agiscono come esseri umani, emu-

lando dunque tutti i comportamenti della sfera umana; sistemi che pensano 

razionalmente, ovvero che l’intelligenza artificiale abbia una propria co-

scienza e una propria razionalità indistinguibile da quella umana; 4) sistemi 

che agiscono razionalmente, cioè il processo che porta il sistema di artificial 

intelligence alla capacità di problem solving con i dati a disposizione (Rus-

sell, Norvig, 2010: 2; cfr. Charniak, McDermott, 1985; Rich, Knight, 1991). 

Molti scienziali e guru informatici sostengono addirittura che, prima o 

poi, l’AI supererà l’intelligenza umana, prendendo il sopravvento (Kurzweil, 

1999). Non solo nell’immaginario tecnologico, alle macchine artificiali è ri-

conosciuta l’abilità di “simulare” risposte umane e si prefigura con attesa il 

giorno in cui avranno una loro coscienza e una propria libera cognizione. 

Una vasta letteratura è riporta da Edmondo Grassi in Sociologia algomorfica. 

Il ruolo degli algoritmi nei mutamenti sociali (2024), ponendo al centro della 

sua riflessione le nuove categorie attoriali dell’AI. Si arriva a preconizzare 

un’intelligenza in grado di comprendere il mondo circostante, provvista di 

capacità cognitive ed emozioni, di apprendere, riflettere e prendere decisioni 

in totale autonomia, prefiggendosi obiettivi propri, e predisponendo coscien-

temente una strategia per raggiungerli, allo stesso modo dell’essere umano.  

A bene vedere però gli algoritmi di machine learning sono privi di capa-

cità di autodeterminazione e di comprensione delle informazioni processate 

e, dunque, non in grado di raggiungere le reali capacità intellettuali tipiche 

dell’uomo (Vladeck, 2014). Nel suo famoso esperimento mentale noto come 

la “stanza cinese” ed illustrato per criticare i sostenitori dell’intelligenza ar-

tificiale “forte”, John Searle (1980/1984) ha contestato che la mente possa 

essere un programma, perché il computer non capisce ciò che sta facendo 

quando elabora un’operazione mentale attraverso il linguaggio simbolico, 



Luca Corchia 

63 

essendovi una distanza incolmabile tra sintassi e semantica, ossia tra struttura 

grammaticale del linguaggio e comprensione significante delle operazioni 

combinatorie (1980). La distinzione tra decifrazione simbolica e conoscenza 

semantico-contestuale rimane cruciale: «Una macchina […] sa senza sapere 

di sapere e senza nemmeno sapere cosa significhi sapere. Il suo sapere […] 

è semplicemente informazione costituita da simboli formali senza signifi-

cato, che possono essere collegati meccanicamente a qualche azione deter-

ministica» (Faggin, 2022: 54-55). A dimostrazione, si veda la ricognizione 

che Simone D’Alessandro illustra sulle differenze irriducibili tra intelligenza 

umana e intelligenza artificiale, analizzando i presupposti teorici e i test uti-

lizzati dai programmatori per la valutazione delle interazioni con gli algo-

ritmi ad adattamento automatico utilizzati nei large language model delle 

chatbot – il test di Turing classico; b) il test di Turing Inverso; c) il test di 

Winograd; d) il test Winogrande; e) il Test di Lovelace sulla creatività degli 

agenti artificiali – e la disamina di un insieme oggettivo di limiti dell’intelli-

genza artificiale: «1. incapacità di comprendere “propriamenteˮ la seman-

tica; 2 incapacità di contestualizzare presupposti e implicature conversazio-

nali ambigue; 3. incapacità di interagire o agire in modo imprevedibile; 4. 

incapacità di decidere in assenza di informazioni di partenza date dal pro-

gramma; 5. incapacità di boicottare creativamente l’automatismo dei sistemi 

di programmazione» (2025: 212). In definitiva, viene riconosciuta all’AI una 

creatività esplorativo-combinatoria, ma non trasformativa che discende 

dall’intenzionalità libera e consapevole di poter modificare il sistema della 

programmazione: «gli algoagenti, per quanto sofisticati nelle loro capacità 

computazionali, così come la rete di dispositivi che li accoglie e affianca, 

non possiedono coscienza, né agiscono in modo completamente autonomo 

nel senso intenzionale che viene attribuito all’essere umano. [...] Nessun al-

goagente, per quanto evoluto, possiede un “sé” che esperisce il mondo, né 

una volontà autonoma che lo guidi nelle sue azioni» (Grassi, 2024: 22-23). 

Come ribadisce Massimo Airoldi, «i sistemi di machine learning non hanno 

una vita sociale densa di significato né riflessività, o coscienza. In quanto 

agenti sociali si limitano a utilizzare una ragione meramente pratica, attua-

lizzando disposizioni culturali acquisite da esperienze datificate» (2024: 41). 

La coscienza è – scrive brillantemente Max Tegmark – il “problema dav-

vero difficile” (really hard problem): perché qualcosa è cosciente? La diffi-

coltà non diminuisce pur assumendo «una posizione che sia il più ampia e 

inclusiva possibile», come quella che definisce la coscienza come un’«espe-

rienza soggettiva»: «se essere voi vi fa sentire qualcosa in questo momento, 

allora siete coscienti» (2017/2018: 313). A dispetto del riduzionismo fisica-

lista, la questione è inaggirabile anche ammettendo che la domanda ricada 

nel dominio delle proposizioni infalsificabili, ossia non-scientifiche o 



Luca Corchia 

64 

metafisiche. È una constatazione osservativa che «Non solo sappiamo di es-

sere coscienti, ma è tutto quello che sappiamo con assoluta certezza» (ivi: 

320).  

Ora, possiamo convenire che le macchine artificiali, dagli “Assistenti co-

gnitivi” agli “individui algoritmici”, dagli “algoagenti generatori” agli “algo-

genti incorporati” non abbiano una coscienza e non possano essere equiparati 

alle persone a cui imputare pensieri, azioni ed espressioni che ci aspettiamo 

che dovrebbe possedere un individuo adulto psico-socialmente “normale”.  

Nonostante la tendenza, tutta umana, ad antropomorfizzare. Dovrebbe infatti 

possedere in modo critico l’autocoscienza del soggetto epistemico, l’autono-

mia del soggetto pratico e l’autorealizzazione del soggetto sensibile e per 

ciascuna di queste dimensioni esser cosciente della fallibilità. Sul piano dei 

criteri di identificazione dell’algoagente in quanto persona, inoltre, dovrebbe 

poter essere identificato attraverso i seguenti criteri: a) l’“identificazione nu-

merica” come “organismo” in quanto corpo localizzato nello spazio e nel 

tempo e connotato da aspetti fisici; b) l’“identificazione generica’ di un “sog-

getto” che – in generale – definisce le proprie relazioni con il mondo mani-

festando una capacità di intendere, agire e volere; e c)  l’“autoidentificazione 

predicativa dell’io compiuta in quanto persona “determinata” a partire 

dall’assunzione di una propria “biografia individuale” che manifesta la ca-

pacità di “voler-essere-se-stesso”. Nelle risposte alle domande esistenziali 

«chi sono io?», «Chi voglio essere io?» e «Chi posso essere io?» sono coin-

volti tutti gli aspetti che distinguono, secondo Habermas, l’individualità 

umana, cioè l’identità dell’io, le capacità di pensiero, azione ed espressione, 

ma anche il proprio corpo (1968/1970; 1981/1986/; 1988/1991). Non solo. 

Per gli esseri umani, queste forme di identificazione si riferiscono a tre forme 

di identità – “simbiotica”, “dei ruoli” e “dell’io” – che l’individuo matura 

nello sviluppo ontogenetico e che possono essere socialmente accettate e ne-

gate, in parte o totalmente, nei rapporti di reciproco riconoscimento, cultu-

ralmente interpretati e normativamente regolati delle relazioni che il soggetto 

instaura nei processi di socializzazione primaria e secondaria (Corchia, 2012: 

31-52). Si può ragionevolmente, immaginare un algoagente che affronti delle 

“crisi di maturazione” nel proprio percorso di sviluppo cognitivo, morale ed 

espressivo? E che, una volta divenuto “maturo”, sappia persino riconoscere, 

risolvere o accettare e tollerare come insolubili problemi relativi alla rappre-

sentazione della realtà, al controllo del comportamento e alla repressione dei 

propri desideri? È la condizione abituale del nostro essere soggetti epistemici 

sul piano dell’auto-riflessione, soggetti morali sul piano dell’autonomia e 

soggetti sensibili sul piano dell’autorealizzazione. Gli esseri umani, infine, 

sono capaci di adattarsi alle condizioni date ma anche di trasformarle. 

Nell’apologetica dell’AI scompare la qualità propria del genere umano che, 



Luca Corchia 

65 

scriveva Ardigò, ci rende un “oltre” la capacità imitativa delle macchine: 

 
la direzione dell’oltreità in cui intelligenze umane moralmente orientate 

alla verità e al bene, e coltivate a livello storico, non avranno «doppi» 

computerizzati: a) oltre nel determinare, in coscienza personale, la rile-

vanza dei possibili progetti di esperire vivente e di azione, rispetto alia 

propria domanda di senso della vita, tenuto conto delle comunicazioni 

che provengono al soggetto singolo dall’ambiente socio-culturale, e 

delle sfide cui la persona è sottoposta; b) oltre nel decidere di rom-pere 

regole, e di crearne di nuove, quando lo si ritenga necessario ai fini della 

rilevanza di cui al punto precedente; regole, mediazioni culturali, abitu-

dini, motiva-zioni standard a stimoli, a bisogni. Il tutto secondo deci-

sioni di rilevanza soggettiva non spiegabili solo psicologicamente, che 

nascono dall’intenzionalità (1983: 238).   

 

Queste forme di autocoscienza sinora sono relegate nella fantascienza, 

come nel caso di Hal 9000, il computer che in 2001: Odissea nello spazio 

cerca di impedire il ritorno del protagonista nell’astronave salvare la sua vita. 

  

 

2. Individualizzazione senza scelta 
 

Non saranno mai persone, eppure gli algoritmi sono agenti di mutamento 

che producono attivamente degli effetti nella costruzione del mondo sociale: 

«Sebbene manchi della dimensione auto-rappresentativa che caratterizza 

l’agire umano, l’algoagente produce effetti concreti e profondi sulle dinami-

che sociali, politiche e culturali, operando attraverso strutture che si intrec-

ciano con le relazioni interpersonali e con le istituzioni» (Grassi, 2024: 23). 

Una considerazione di Luciano Floridi fa riflettere sulla mancanza di una 

riflessione pubblica sugli effetti reali delle applicazioni dell’Intelligenza ar-

tificiale “debole” (Weak AI) mentre l’immaginario si confonde sulle supe-

rintelligenza AI: «Il successo delle nostre tecnologie dipende in gran parte 

dal fatto che, mentre speculavamo sulla possibilità dell’ultraintelligenza, ab-

biamo sempre più avvolto il mondo per mezzo di così tanti dispositivi, sen-

sori, applicazioni   dati da diventare un ambiente adattato alle ict, dove le 

tecnologie possono sostituirci senza disporre di alcuna comprensione, stato 

mentale, intenzione, interpretazione, stato emotivo, abilità semantiche, co-

scienza, autocoscienza o intelligenza flessibile» (2022/2022: 233). Gli effetti 

sociali sono già oggi rilevanti sia nella riproduzione materiale delle sistemi 

funzionali economici e politici che in quella simbolica dei mondi vitali. Tra 

le trasformazioni epocali che si prefigurano all’orizzonte qui mi limito a con-

siderare la questione della libertà di scelta e dei condizionamenti. In un 



Luca Corchia 

66 

recente saggio, Ori Schwarz pone l’agency come elemento discriminante tra 

l’umano e l’artificiale rimarcando il pericolo esiziale per l’umanità. Il rischio 

che viene paventato non è l’emulazione del comportamento umano da parte 

delle macchine bensì la sottrazione della libertà di scelta agli uomini. Effet-

tivamente, gli algoritmi predittivi stanno interferendo con i processi decisio-

nali a livelli variabili, dal mero supporto alla sostituzione della volizione. 

L’aspetto che qui interessa della sua riflessione è il collegamento con la sto-

ria dello sviluppo capitalistico che nella fase delle piattaforme starebbe af-

fermando un modello algoritmico di “individuation without choice”. Le atti-

vità predittive sono elaborate da dati su ciò che gli attori avrebbero scelto e 

ciò salva l’apparenza del principio della soggettività dell’individuo, dal con-

sumo di merci, alla fruizione culturale, dalla politica alle relazioni personali. 

È proprio la scelta individuale però che risulta incompatibile con la nuova 

governance del mercato. È un ostacolo che perturba il ciclo della produzione 

e il flusso dei consumi. La tesi di Schwarz è che la previsione algoritmica 

stia «riducendo il numero di scelte che le persone devono compiere» (2025: 

2). Gli algoritmi predittivi sono integrati in un numero sempre maggiore di 

sistemi, compresi i sistemi di raccomandazione che modellano e sostitui-

scono le scelte. Alcuni sistemi di essi concentrano la nostra attenzione su un 

piccolo insieme di opzioni (che si tratti di libri, gruppi sui social media o 

ristoranti) tra cui scegliere, modellando l’architettura delle decisioni poiché 

prevedono che questa focalizzazione aumenterebbe le nostre possibilità di 

fare una scelta e di acquistare; questi possono essere considerati come faci-

litatori della scelta. Altri sistemi invece, come i servizi di streaming musi-

cale, i siti di social network (SNS) come TikTok e i servizi di abbonamento 

personalizzati che ordinano prodotti per i clienti e li spediscono automatica-

mente sulla base di previsioni, eliminano quasi completamente la scelta: la 

scelta è necessaria solo fino al punto in cui può essere prevista e automatiz-

zata in modo affidabile. In prospettiva, le tecnologie elimineranno la possibi-

lità di scelta: «gli algoritmi sono “regole generative” che non possono essere 

violate, rendendo impossibile scegliere determinate possibilità di azione 

[…], senza lasciare ai governati alcuna scelta se obbedirvi o meno» (Ivi: 4). 

In un colpo solo sono superati sensismo e razionalismo, Hume e Kant. 

Non sono né i sentimenti né le ragioni a formare i motivi che muovono le 

azioni perché è la volontà stessa che non rappresenta più il motore delle scelte. 

In una sorta di teismo tecnocratico, al di sopra dei soggetti opera un primo 

principio di tutte le cose, onnisciente, onnipotente e onnipresente che fissa le 

leggi generali che governano le forme della nostra esistenza. In tal modo 

viene data una risposta al problema che Kant ha posto nella Fondazione della 

metafisica dei costumi. Dopo aver elaborato la formula della legge – «Prati-

camente buono è ciò che determina la volontà mediante rappresentazioni 



Luca Corchia 

67 

della ragione, quindi non per cause soggettive, ma oggettivamente, cioè per 

princìpi validi per ogni essere ragionevole in quanto tale» –, infatti, introduce 

la clausola che una simile legge universale è ugualmente buona per tutti solo 

se tutti fanno ciò che devono fare (1785/1970: 70). Per Kant, la validità nor-

mativa dei precetti richiede da parte del soggetto un’obbedienza incondizio-

nata, indipendente dalle particolari conseguenze indesiderate, a una determi-

nazione della volontà di tipo speciale che si colloca sul piano dell’escatologia 

cristiana come il “sommo bene” di un progresso verso la condizione cosmo-

politica di cittadini liberi ed eguali. Per l’implicita filosofia della storia tecno-

capitalistica, la regolazione algoritmica delle condotte è la panacea contro la 

fallibilità delle volizioni e contro la corruzione della natura umana. E l’“in-

dipendenza da ogni costrizione imposta dalla volontà di un altro” viene vista 

come l’errore da correggere affinché gli uomini si risolvano a cooperare in 

vista di un fine superiore, esteriore e costrittivo ma benevolo e customizzato. 

Gli effetti della libera volontà sono così prevenuti e neutralizzati. Non serve 

più la fallace e pericolosa autocoscienza: le preferenze degli individui non 

sono accessibili attraverso l’introspezione riflessiva, ma si deducono invece 

nella miriade di risposte documentate agli stimoli ricevuti. Quest’ideale è 

stato ben espresso dall’ex data scientist di Google, Stephens-Davidowitz: «i 

Big Data ci permettono finalmente di vedere ciò che le persone vogliono e 

fanno realmente, non ciò che dicono di volere e di fare» (2017: 54).  L’elabo-

razione delle tracce digitali lasciate dal nostro comportamento darebbero de-

scrizioni autentiche sul nostro essere e nascoste anche agli stessi attori: «gli 

algoritmi ti conoscono meglio di quanto tu conosca te stesso» (Ivi: 155). 

Il riduzionismo scientista tende a sovrastimare la veridicità dei modelli al-

goritmici databehaviouristi (Rouvroy, 2013) e sottostimare quanto gli utenti 

partecipino alla formazione del sé nel dialogo con gli “specchi algoritmici”: 

«gli output elaborati dalle macchine autonome sono attivamente negoziati e 

problematizzati da parte degli individui» (Airoldi, 2024: 34). Eppure questa 

rappresentazione, secondo Brubaker, è congeniale all’evocazione di un “sé 

post-neoliberista” che cancella persino la liberà diluita, consumistica e ato-

mistica del self made. Mentre il sé neoliberista, “imprenditoriale”, era un 

soggetto di scelta, autonomia e responsabilità, il sé post-neoliberista è pas-

sivo, un soggetto di conoscenza, previsione e controllo governato da dati e 

algoritmi, guidato esternamente da sistemi artificiali e risponde in modo pre-

vedibile agli stimoli. Sebbene la scelta rimanga indispensabile nei sistemi 

algoritmici, essa è svuotata, in quanto viene utilizzata solo per automatizzare 

e manipolare il processo decisionale dell’utente (2022: 43). Nella prospettiva 

di una sociologia critica della tecnologia, è utile richiamare alcune riflessioni 

sviluppate da Kopsaj in Digital Age, Inclusive Future: Society, Self, and 

Health. Viene indagato il nesso tra digitalizzazione, costruzione del sé e 



Luca Corchia 

68 

trasformazioni delle strutture sociali, mostrando come l’avanzata dell’intel-

ligenza artificiale e delle piattaforme digitali generi nuove forme di condi-

zionamento simbolico, di diseguaglianza e di limitazione dell’agency indivi-

duale. Le analisi offrono un terreno fertile per connettere il problema della 

mimesi tecnologica con quello dell’ideologia tecnica e della governance al-

goritmica, mettendo in luce i rischi di una riduzione della soggettività a mero 

oggetto di calcolo predittivo: «Nell’era digitale, l’io è diventato sempre più 

performativo e mediato. Le piattaforme dei social media [...] incoraggiano 

gli individui a curare la propria identità, presentando versioni selettive e cu-

rate di sé stessi per il consumo pubblico. [...] Questa performatività, tuttavia, 

spesso va a discapito dell’autenticità, poiché i confini tra l’io come rappre-

sentazione e l’io come esperienza diventano sfumati. Inoltre, gli algoritmi 

svolgono un ruolo chiave nel plasmare l’identità» (2025: 102). Questa “co-

lonizzazione” del sé – e dei processi di riproduzione simbolica del mondo 

della vita: la socializzazione delle persone, le interazioni sociali, la trasmis-

sione culturale – è il futuro possibile a cui aspirano gli ideologi dell’AI. Siamo 

incoraggiati a impegnarci meno nella scelta riflessiva, perché la previsione 

algoritmica, viene detto, è ciò che avremmo scelto se avessimo scelto. In tal 

senso, secondo Schwarz, «l’analisi predittiva minaccia di smantellare questa 

associazione tra individualizzazione e scelta, offrendo individuazione senza 

scelta, o addirittura un’individualizzazione senza scelta» (2025: 13). La li-

bertà è ridotta a libertà di reagire piuttosto che di agire (Davies, 2024). So-

stituita dalla previsione, la scelta viene gradualmente bandita dalla pratica 

quotidiana senza essere espulsa dallo spazio delle giustificazioni. la previ–

sione si basa su comportamenti passati documentati, che sono considerati il 

risultato di scelte consapevoli. La volizione individuale rimane quindi il fon-

damento per la determinazione algoritmica intesa a prevederla e sostituirla. 

Giustamente, Schwarz scrive che «le giustificazioni tardo-moderne vengono 

quindi mantenute per giustificare una realtà non più moderna» (2025: 14).   

 

 
3. Ancora su tecnica e scienza come ideologia?  

 

Il sodalizio tra il riduzionismo scientista della visione computazionale 

dell’intelligenza umana (e delle persone trattate come mezzi per il raggiun-

gimento di fini) e gli interessi delle corporation hi-tech (che avanzano la pre-

tesa di stabilire per tutti quali siano i fini) alimenta una rappresentazione 

dell’AI come tappa evolutiva nel progresso della civilizzazione. Persino gli 

apocalittici accettano la previsione che artificiale e umano saranno congiunti. 

Contro questa parvenza che diviene oggettiva nelle condizioni strutturali di 

una comunicazione sistematicamente distorta, Ardigò avanzava il sospetto 



Luca Corchia 

69 

che dietro queste «macchine dotate di programmi “intelligenti”, nel senso di 

computer con una certa capacità di decisione non deterministica in situazioni 

con adeguato carico di contingenze» ossia «dietro la novità dell’impresa e 

del suo accattivante strumentario computazionale (in apparenza neutrale), si 

manifesti un soprassalto di quell’Illuminismo meccanicistico settecentesco e 

ciò in un tempo in cui sembrano, per contro, avanzare valori post materiali-

stici e domanda di senso complessivo della vita umana, sia singola che per 

l’umanità storica in pericolo di autodistruzione» (1983: 233-234). A qua-

rant’anni di distanza, quella che lo studioso bolognese – nell’emergente sco-

perta e rivendicazione delle nuove grammatiche di vita di un’epoca post-

ideologica – poteva definire una “ideologia in declino” ci appare per contro 

come una nuova rappresentazione deformata della realtà del genere umano. 

Come rimarca Grassi, l’intelligenza artificiale è l’esempio compiuto di «quel 

fenomeno in cui la tecnologia assume una dimensione quasi mitologica, tra-

scendendo la realtà materiale per divenire un simulacro ideologico, in cui si 

riversano credenze e aspirazioni collettive, producendo sentimenti di sogge-

zione di fronte all’apparato tecnoscientifico (2024: 18). La diagnosi franco-

fortese sulla coscienza reificata dalla razionalità scientifica come ideologia 

ausiliaria alla riproduzione del capitalismo torna attuale per disvelare le rap-

presentazioni dei ricercatori e delle aziende che propongono le proprie tec-

nologie di intelligenza artificiale come strumenti neutrali (Fuchs, 2021).   

C’è una consonanza con la riflessione sull’ideologia della società indu-

striale avanzata di Herbert Marcuse. Rileggendo criticamente le diagnosi di 

Max Weber, egli sosteneva che la razionalizzazione tecnico-scientifica non 

realizza un mondo razionale, ma piuttosto, in nome della ragione, una forma 

specifica di dominio funzionale agli interessi capitalistici (1964a/1967). 

L’ideologia della scienza e della tecnica giustifica l’estromissione dei cittadini 

da parte dell’apparato tecnocratico e delle élites con il consenso dei dominati.  

In una relazione che Habermas tenne davanti a Marcuse, Ernst Bloch, Alfred 

Sohn-Rethel – nel gruppo “filosofia della prassi” fondato da Gajo Petrović a 

Korčula e di cui Habermas e Marcuse erano protagonisti sin dalla costitu-

zione nel 1965 – viene chiarito il nucleo della tesi di Tecnica e scienza come 

ideologia (1968a/1969):  

 
Quando questa coscienza tecnocratica che naturalmente è una falsa 

coscienza, raggiunge l’evidenza di una ovvietà quotidiana, il ruolo 

della tecnica e della scienza diventa un argomento in grado di giusti-

ficare il fatto che nelle società moderne debba perdere le sue funzioni 

un processo democratico di educazione della volontà tale da consen-

tirle di affrontare, discutere e risolvere problemi pratici. [...] In tal 

senso la tecnica e la scienza assumono una doppia funzione: non sono 

solo forze produttive, sono anche ideologiche. In questo modo si 



Luca Corchia 

70 

spiega anche perché oggi lo squilibrio tra le forze produttive e i rap-

porti di produzione non è tangibile, ossia non è più evidente alla co-

scienza delle masse (1968b/1980: 65-66).  

 

Mentre il controllo delle società complesse spinge verso lo sganciamento 

dei processi deliberativi-decisionali dalla sovrastruttura normativa, dai mo-

tivi per-sonali e dai valori dei cittadini, si diffonde nella popolazione il “ci-

nismo” di una coscienza borghese che smentisce se stessa nell’edonismo del 

privato. Il nesso tra capitalismo, tecnica e dominio ha l’“ultima parola” per 

Marcuse quando «la critica si ferma, accetta ciò che si pretende ineluttabile 

e diventa apologia; peggio ancora, mette sotto accusa la possibile alternativa 

di una razionalità storica qualitativamente diversa» (1964b/1969: 249). E ciò 

sorprende è la mancanza di critica verso la sostituzione degli esseri umani 

con le macchine e il potere sovrano che i nuovi “padroni del vapore” inten-

dono esercitare in nome della volontà popolare: «Che dietro la punta di dia-

mante della ricerca interdisciplinare al servizio della computerizzazione 

della conoscenza, quale appunto quella delle IA, ci siano obiettivi di potenza 

oltre che di utilitarismo sociale o mercantile, è quasi ovvio» (Ardigò, 1983: 

239).  

 

 

Riferimenti bibliografici 

 
Airoldi M. (2024). Machine habitus. Sociologia degli algoritmi. Milano: Luiss Uni-

versity Press. 

Ardigò A. (1983). Un nuovo processo mimetico: le ricerche di «intelligenze artifi-

ciali»: interrogativi ed ipotesi di rilevanza. Studi di Sociologia, 21(3): 233-244. 

Brubaker R. (2022). Hyperconnectivity and its discontents. Cambridge: Polity Press. 

Charniak E., McDermott D. (1985). Introduction to artificial intelligence. Boston: 

Addison-Wesley Longman Publishing Co. 

Chierici A. (2024). L’emergere storico dell’intelligenza artificiale. Nuova Atlantide, 

11(20): 33-37. 

Corchia L. (2012). Il concetto di individuo. In Id., La teoria della socializzazione di 

Jürgen Habermas (pp. 31-52). Pisa: ETS. 

D’Alessandro S. (2025). Creatività e intelligenza artificiale. In Id., La regola che cam-

bia le regole. Sociologia dei processi creativi e degli ecosistemi innovativi (pp. 209-229). 

Milano: Mimesis. 

Davies W. (2024). Reaction value: affective reflex in the digital public sphere. Di-

stinktion, 25(3): 297-317. 

Eco U. (1964). Apocalittici e integrati. Milano: Bompiani. 

Faggin F. (2022). Irriducibile. La coscienza, la vita, i computer e la nostra natura. 

Milano: Mondadori. 

Floridi L. (2022). Etica dell’intelligenza artificiale. Sviluppi, opportunità, sfide. Mi-

lano: Raffaello Cortina. 

Fuchs C. (2021). History and class consciousness 2.0: Georg Lukács in the age of 



Luca Corchia 

71 

digital capitalism and big data. Information, Communication & Society, 24(15): 2258-

2276. 

Grassi E. (2024). Sociologia algomorfica. Il ruolo degli algoritmi nei mutamenti so-

ciali. Milano: FrancoAngeli. 

Habermas J. (1968a). Tecnica e scienza come ideologia. In Id., Teoria e prassi nella 

società tecnologica (pp. 195-234). Bari: Laterza, 1969. 

Habermas J. (1968b). Su alcune condizioni necessarie al rivoluzionamento delle so-

cietà tardo-capitaliste. In Id., Cultura e critica. Riflessione sul concetto di partecipazione 

politica e altri scritti (pp. 61-76). Torino: Einaudi, 1980. 

Habermas J. (1968). Appunti per una teoria della socializzazione. In Id., Cultura e 

critica. Riflessione sul concetto di partecipazione politica e altri scritti (pp. 77-139). To-

rino: Einaudi, 1970. 

Habermas J. (1981). Il mutamento di paradigma in Mead e Durkheim: dall’attività 

finalizzata a uno scopo all’agire comunicativo. In Id., Teoria dell’agire comunicativo. 

Vol. II (pp. 547-696). Bologna: il Mulino, 1986. 

Habermas J. (1988). Individuazione tramite socializzazione. Sulla teoria della sogget-

tività in Mead. In Id., Il pensiero post-metafisico (pp. 184-236). Roma-Bari: Laterza, 

1991. 

Kopsaj V. (2025). Digital age and inclusive future. Society, self and health. Milano: 

FrancoAngeli. 

Kurzweil R. (1999). The age of spiritual machines. New York: Viking Press. 

Marcuse H. (1964a). L’uomo a una dimensione. L’ideologia della società industriale 

avanzata. Torino: Einaudi, 1967. 

Marcuse H. (1964b). Industrializzazione e capitalismo nell’opera di Max Weber. In 

Id., Cultura e società. Saggi di teoria critica 1933-1965 (pp. 243-264). Torino: Einaudi, 

1969. 

McCarthy J., Minsky M., Rochester N., Shannon C. (1955). A proposal for the Dart-

mouth summer research project on artificial intelligence. AI Magazine, 18(4): 1-13 (rist. 

2006). 

Rich E., Knight K. (1991). Artificial intelligence. New York: McGraw-Hill. 

Rouvroy A. (2013). The end(s) of critique: data-behaviourism vs. due-process. In Hil-

debrandt M., de Vries K., a cura di, Privacy, due process and the computational turn (pp. 

143-169). New York: Routledge. 

Russell S.J., Norvig P. (2010). Artificial intelligence. A modern approach. Upper Sad-

dle River: Pearson Education. 

Schwarz O. (2025). The post-choice society: algorithmic prediction and the decen-

tring of choice. Theory, Culture & Society, First online, 15 marzo: 1-19. 

Searle J.R. (1980). Menti, cervelli e programmi. Un dibattito sull’intelligenza artifi-

ciale. Milano: Clued, 1984. 

Tegmark M. (2017). Vita 3.0. Essere umani nell’era dell’intelligenza artificiale. Mi-

lano: Raffaello Cortina, 2018. 

Turing A.M. (1950). Computing machinery and intelligence. Mind, 76(236): 433-460. 

Vladeck D.C. (2014). Machines without principals: liability rules and artificial intel-

ligence. Washington Law Review, 97(1): 117-150. 

 


